Jika kita ingin
membangunkan
semula
tamadun, kita
mesti kembali
kepada asas
iaitu perkukuh
akidah,
menghidupkan
ilmu, dan
menegakkan
adab

ALHAQ

Sehari sepotong ayat

“Tidak ada paksaan dalam
agama (Islam), kerana
sesungguhnya telah nyata
kebenaran (Islam) dari
kesesatan (kufur). Oleh itu,
sesiapa yang tidak
percayakan Taghut, dan ia
pula beriman kepada Allah,
maka sesungguhnya ia telah
berpegang kepada simpulan
(tali agama) yang teguh yang
tidak akan putus. Dan
(ingatlah), Allah Maha
Mendengar, lagi Maha
Mengetahui.”

(Surah al-Baqarah,
ayat 256)

Khazanah yang
ina manusia

memb

Bersama
Muhammad
Khairi bin Zainal

i tengah-tengah kesibukan

ibu kota Kuala Lumpur yang
kebanyakannya hidup dalam
dunia yang pantas, masih ada
ruang tenang untuk berfikir,
merenung, dan mencari makna.
Di sinilah letaknya Perpustakaan
Tun Ahmad Sarji (PTAS),
Institut Kefahaman Islam
Malaysia (IKIM) di Bukit Tunku,
menjadi ruang ilmu yang tidak
sekadar menyimpan buku, tetapi
menghidupkan semangat
peradaban.

Antara permata menjadi nadi
kepada perpustakaan ini ialah
Koleksi Tamadun Islam (KTI).
Koleksi ini bukan saja
menghimpunkan karya ulama
dan pemikir agung Islam, tetapi
mengekalkan kesinambungan
khazanah keilmuan yang
membentuk identiti umat. Dari
karya al-Ghazal( al-Farab(Edan
Ibn Rushd hinggalah ke pemikir
kontemporari, KTI menjadi
jambatan antara masa lalu yang
penuh hikmah dan masa depan
yang menuntut kefahaman.

Tamadun bermula dari insan

Asas kepada kebangkitan
tamadun Islam tidak pernah
bermula dengan binaan megah
ataupun kehebatan teknologi.
Tetapi ia bermula dengan
pembangunan insan, manusia
beriman, berilmu, dan beradab.
Rasulullah SAW membina
masyarakat Madinah dengan
tauhid dan akhlak, membentuk
hati manusia agar mengenal
Tuhan sebelum membina
negara dan sistem. Ini kerana
manusia inilah menjadi
pentadbir, baik kepada dirinya
sendiri, kepada keluarga, kepada
masyarakat, bahkan kepada
sistem apapun yang akan
dibangunkan.

Inilah yang menjadi titik beza
terbesar bagi tamadun Islam
daripada tamadun lain. Bagi
Islam, agama akar peradaban.
Akidah melahirkan pandangan
hidup (worldview) yang
menyatukan akal dan wahyu,
jiwa dan jasad, dunia dan
akhirat.

Berbeza dengan tamadun
Barat moden yang muncul
selepas era pencerahan
(enlightenment), kemajuan Islam
tidak pernah menolak Tuhan
daripada ruang intelek. Barat
membebaskan falsafah daripada

agama kerana sejarahnya penuh
konflik antara gereja dan ilmu.
Namun Islam mengajarkan
bahawa ilmu itu anugerah Ilahi
dan penekanan diberi sehingga
mencari ilmu dikira sebagai
ibadah.

Warisan yang
menyatukan ruh dan akal

Inilah semangat yang ingin
dikembalikan Koleksi Tamadun
Islam (KTI). Setiap naskhah di
dalamnya bukti peradaban Islam
terbina daripada keseimbangan
antara ruhani dan jasmani. Ia
tidak memisahkan antara ilmu
dunia dan akhirat, antara sains
dan akidah, antara ekonomi dan
akhlak. Karya besar tersimpan
di KTTI seperti Ihya Ulum al-Din
karya al-Ghazali, al-Madinah
al-Fadilah karya al-Farabi,
Tahafut al-Falasifah oleh Ibn
Rushd, dan Muqaddimah oleh
Ibn Khaldun mengajarkan hal
sama: bahawa kemajuan mesti
berpaksikan nilai. Tamadun
Islam tidak menolak
pembangunan lahiriah, tetapi
menegaskan bahawa jasad mesti
tunduk kepada ruh, dan akal
mesti dipandu oleh wahyu.

Pembangunan insan
sebagai teras tamadun

Apabila insan dibangunkan
dengan adab maka seluruh
masyarakat akan teratur.
Apabila manusia tahu peranan
diri sebagai hamba dan khalifah,
maka ilmu menjadi alat
kebaikan, bukan keangkuhan.
Sebaliknya, apabila
pembangunan hanya tertumpu
pada kemewahan lahiriah tanpa
pembangunan jiwa, maka
kemajuan itu akan membawa
kehancuran sebagaimana yang
diingatkan oleh al-Qur’an
tentang umat terdahulu.

Falsafah pembangunan yang
berakar dalam Islam menuntut
keseimbangan antara aspek
yang kekal (thabit) seperti iman,
akhlak dan keadilan dengan
aspek yang berubah
(mutaghayyir) seperti sistem,
teknologi, dan cara hidup. Bila
kedua-duanya diletakkan pada
tempat yang betul, maka
lahirlah tamadun yang adil,
makmur, dan beradab.

Ibn Khaldun dan cerminan

Pemahaman yang menyeluruh
tentang hubungan antara insan,
masyarakat, dan tamadun ini
diungkap dengan mendalam
oleh Abd al-Rahman Ibn
Khaldun (1332-1406M), seorang

tokoh yang sering digelar
sebagai bapa sosiologi dan
sejarawan Islam paling
berpengaruh. Melalui karya
agungnya, al-Mugaddimah, Ibn
Khaldun menjelaskan bahawa
setiap tamadun berkembang
melalui kitaran yang bermula
daripada kekuatan moral dan
sosial (asabiyyah), mencapai
kemakmuran, lalu merosot
apabila masyarakat hilang nilai
dan semangat keinsanan.
Namun beliau bukan sekadar
ahli sejarah; Ibn Khaldun ialah
ahli agama, ahli falsafah dan
negarawan menggabungkan
ilmu baik dari aspek zahir
mahupun batin. Baginya,
kekuatan politik dan ekonomi
tidak dapat dipisahkan daripada
kekuatan akhlak dan agama.

Biodata Ringkas Ibn Khaldun

Ibn Khaldun dilahirkan pada
tahun 732H/1332M di Tunis,
dalam keluarga berketurunan
Arab Andalusia yang terkenal
dengan tradisi ilmu dan
pentadbiran. Sejak kecil beliau
menunjukkan kecerdasan luar
biasa. Beliau mempelajari
al-Qur’an dan ilmu-ilmu Islam
di bawah bimbingan Muammad
ibn Sad ibn Burral, manakala
ayahnya sendiri mengajarnya
bahasa Arab dan adab. Antara
gurunya yang lain ialah
Muhmmad ibn al-Arabi
al-Hasayri, Amad ibn al-Qassar,
dan Abd al-Salam al-Hawwali
yang merupakan tokoh ilmuwan
besar di Afrika Utara dan
Andalusia ketika itu. Beliau
turut mendalami hadis, figh,
nahu, logik dan ilmu falsafah,
serta memiliki kecenderungan
terhadap kesusasteraan dan
syair Arab klasik.

Sepanjang hidupnya, Ibn
Khaldun berkhidmat sebagai
penulis, setiausaha kerajaan,
diplomat dan gadi (hakim besar)
di Maghribi dan Mesir.
Pengalamannya dalam dunia
politik dan pentadbiran
memberi pandangan mendalam
tentang dinamika kuasa,
masyarakat, dan moral, yang
kemudiannya menjadi asas
kepada Mugaddimah.

Beliau meninggal dunia di
Kaherah pada 808H/1406M dan
dimakamkan di Safiyyah
berhampiran Bab al-Nar.
Sumbangannya diiktiraf bukan
sahaja dalam dunia Islam, tetapi
juga sarjana barat moden seperti
Arnold Toynbee yang
menyifatkan Mugaddimah ‘the
greatest work of its kind ever
created by any mind in any time.’

Antara yang kekal
dan yang berubah

Ibn Khaldun menunjukkan
dengan jelas sesuatu tamadun
kekal apabila ia memelihara
keseimbangan antara nilai dan
bentuk, antara moral dan
struktur. Apabila masyarakat
mula agungkan kemewahan dan
lupa keadilan, maka mereka
memasuki fasa kemerosotan.

Inilah pengajaran bemanfaat
untuk kita cermati hari ini.
Pembangunan tidak salah,
tetapi ia mesti berpaksikan
adab. Menurut Professor Diraja
Terpuji Tan Sri Syed
Muhammad Naquib al-Attas,
kehilangan adab menjadi akar
kekeliruan dan akan melahirkan
para pemimpin palsu. Manusia
perlu tahu meletak sesuatu pada
tempatnya, antara dunia dan
akhirat, fakta dan hakikat,
wasilah dan matlamat, agar
pembangunan itu benar-benar
mencapai tujuannya.

Peranan Koleksi
Tamadun Islam (KTI)

Koleksi Tamadun Islam di
PTAS, IKIM berfungsi sebagai
jambatan untuk mengembalikan
keseimbangan ini. Ia membantu
generasi hari ini memahami
bahawa pembangunan tidak
boleh dipisahkan daripada nilai
dan sejarah. Melalui karya-karya
ulama seperti Ibn Khaldun, kita
belajar kemajuan luaran hanya
bermakna apabila disertai
kematangan ruhani.

Penutup: Menghidupkan
adab dan ilmu

Tamadun Islam lahir daripada
keseimbangan: antara iman dan
akal, antara dunia dan akhirat.
Ta bermula daripada pembinaan
manusia dan bukan sekadar
pembangunan sistem. Maka,
jika kita ingin bangunkan
semula tamadun, kita mesti
kembali kepada asas iaitu
perkukuhkan akidah, hidupkan
ilmu, dan menegakkan adab.

Di Perpustakaan Tun Ahmad
Sarji, khazanah itu masih hidup
dan menunggu untuk dibuka,
dibaca, dan dihayati. Dari
halaman demi halaman karya
besar seperti Muqaddimabh, kita
diajak kembali kepada diri dan
bertanya: apakah makna
sebenar kemajuan, jika ia tidak
membawa manusia kepada
Tuhan?

Penulis Pegawai Penyelidik
Pusat Kajian Ekonomi dan
Kemasyarakatan IKIM



